
120

CONTEXTO VOL. XX. N° 31. ENERO - JUNIO 2026

Lo sagrado y lo profano1

Mircea Eliade

Diego Orduño Guerra2

Mircea Eliade publicó uno de sus libros más 
conocidos, Lo sagrado y lo profano, en 1957; no 
es su trabajo más riguroso en términos científicos, 
pues fue parte de “un esfuerzo de simplificación 
para interesar a lectores poco familiarizados 
con los problemas de la fenomenología y de 
la historia de las religiones. Sin embargo, la 
publicación sí aportó al ordenar algunas ideas de 
su extenso Tratado de historia de las religiones, 
particularmente caracterizando tanto la relación 
simbólica entre ser humano y naturaleza como 
el espacio y tiempo sagrados. Estas aportaciones, 
sumadas al lenguaje accesible (y hasta poético) 
le concedieron el estatus de clásico dentro de 
la historia y la fenomenología de las religiones. 
Se ha escrito mucho sobre el libro, muy 
probablemente gracias a su dimensión narrativa, 
que permite que siga dando de sí. Aun así, poco 
valdría a setenta años de distancia una reseña 
del libro desde la historia y la fenomenología 
de la religión; sin embargo, si se lee desde otros 
ámbitos, de forma interdisciplinar, podría resultar 
verdaderamente sugerente. Es el caso de la teoría 
de la arquitectura, y desde esa perspectiva se 
plantea esta reseña.

La crisis de sentido que atraviesa la arquitectura 
desde mitades del siglo XX ha devenido en 
búsquedas teóricas y proyectuales que han fracasado 
después de periodos relativamente cortos de tiempo: 
proyecto moderno, posmoderno, estructuralismo, 
deconstructivismo, etc. Si hay un acuerdo 
generalizado, paradójicamente sería el de que no 
hay forma de establecer orientaciones comunes para 
las construcciones de los espacios habitados. La 
religión había ofrecido históricamente ese marco de 
referencia, un piso común para la sociedad que, tras 
una larga secularización, pareciera haber quedado 
hecha en puros fragmentos. El problema es que, 
aun en este contexto de fragmentación, se siguen 
habitando espacios comunes, compartidos, que han 
devenido y siguen deviniendo en conflictos.

Eliade escribe su libro desde un contexto en el 
que ya se intuían los estragos de la secularización 
para el hombre moderno (lo menciona con claridad 
en el prólogo de la segunda edición), y ofrece, 
en el primer capítulo, una caracterización de lo 
que es “espacio sagrado” y “espacio profano”. 
Desde la primera página describe con claridad 
las características del primero: la sacralidad del 
espacio consiste en que no es homogéneo. Hay 

1  Eliade, Mircea (1998). Lo sagrado y lo profano. Barcelona, Paidós | 16 x 1.5 x 22 cm | ISBN 8449305136
2  Nacionalidad: mexicano; adscripción institucional: ITESO; maestro en filosofía; email: diego.orduno@iteso.mx; ORCID: 0009-0004-
5350-5368



121

CONTEXTO VOL. XX. N° 31. ENERO - JUNIO 2026

3  Habría que preguntar aquí si el que se reproduzcan las mismas estructuras, aunque con distinto lenguaje, no significa que la sociedad 
secular siga siendo religiosa y tan solo utilice “otras palabras” (otros espacios, ritos, símbolos) para expresar su experiencia del mundo. 
Una exploración sugerente que ya lleva camino dentro de la antropología cultural. No es este, sin embargo, el espacio para abordarlo.

porciones de espacio cualitativamente diferentes 
unas de otras; esto gracias a que se presenta un 
punto central o eje de referencia, que establece 
roturas o escisiones en la experiencia del espacio. 
Ese punto de referencia permite orientar una 
instalación en el mundo. El espacio profano se 
define por oposición al sagrado: homogéneo, 
sin estructura ni consistencia, amorfo. Desde la 
arquitectura, esta caracterización del espacio 
invita a cuestionar si dicho espacio profano es 
realmente posible en un sentido radical. Vale 
detenerse a reflexionar en lo que sostenía, y quizás 
pueda seguir sosteniendo (aunque de diferente 
forma) un espacio compartido: roturas, puntos 
significativos y orientaciones espaciales. Así, a la 
teoría de la arquitectura actual se le preguntaría 
cuáles son los puntos de referencia en el territorio 
o en la ciudad contemporánea. ¿En qué términos 
se entienden? No tendrían que ser religiosos, pero 
sí públicos, reconociendo otredades. Una lectura 
hermenéutica de Eliade invitaría a pensar en una 
ciudad no como retícula homogénea, radicalmente 
cartesiana, sino como “espacios cualitativamente 
distintos unos de otros”, con “roturas” y 
significativos “puntos de orientación”. Es decir: 
espacios, lugares, con densidades ontológicas 
distintas entre sí. Otra dimensión muy sugerente 
del texto de Eliade sería la traspolación de 
características de lo sagrado de una escala a otra; 
en esos térmicos, un parque, el edificio de vivienda 
colectiva o la casa unifamiliar deberían concebirse 
con las mismas características.

En el fondo del libro hay una concepción 
antropológica del ser humano, bien nítida, que 
afirma que no se puede vivir en la homogeneidad 
del espacio profano, sin orientaciones, rupturas, 
distinciones, referencias. Ya Eliade mismo 
sugería que estas estructuras han quedado como 
reminiscencia dentro de las sociedades seculares.3 
Podemos encontrar aquí la fundamentación 
originaria de propuestas que luego vendrían 
con Jane Jacobs o Rem Koolhas, Kevin Lynch, 
los Venturi, entre tantos otros. Es sorprendente 
la actualidad de las características que Eliade 
atribuye a lo sagrado (no-homogeneidad, roturas, 
porciones cualitativamente diversas) en un 
contexto donde ya se ve claramente el fracaso 

del movimiento moderno. Para éste último, el 
espacio era fundamentalmente homogéneo, una 
extensión cartesiana, mensurable y radicalmente 
objetiva. Si Eliade defiende que incluso la 
existencia más desacralizada posible sigue 
conservando las estructuras del espacio sagrado, 
nos está invitando a repensarlas dentro de los 
contextos aparentemente profanos; podríamos 
ponerlas a prueba como estructuras que sostengan 
una vida común; actualmente, quizás, esto ya se 
podría entender no simplemente entre personas 
sino en relación con otras formas de vida. Se 
puede pensar en términos muy concretos: entre 
más homogéneas fueron las grandes propuestas 
urbanas, o habitacionales, del movimiento moderno 
(deliberadamente secular), menos capaces de acoger 
la vida de los seres humanos de carne y hueso. 
Muchos complejos multifamiliares han tenido que 
ser abandonados o demolidos, y ciudades como 
Brasilia se estudian como fracaso.

El espacio sagrado distingue cualitativamente, 
ofrece diferentes grados de intimidad, de 
velocidad en el paso del tiempo; en un contexto 
secular también podríamos afirmar que no 
es lo mismo mi casa que la banqueta, ni la 
sala de mi departamento que la recámara; es 
evidente que son cualitativamente distintas. 
En cada transición entre esas porciones de 
espacio hay rupturas de nivel, que tienen que 
ser arquitecturadas. Eliade nos describe como 
se han construido esas transiciones, cuáles son 
sus características espaciales, temporales y 
simbólicas. Esas descripciones se convierten 
en herramientas para producir arquitectura con 
sentido, con orientaciones, con significación. 
Las características del espacio y tiempo sagrados 
quizás podrían ordenar tanto la casa propia como 
la ciudad: los lugares de trabajo cotidianos, el 
café o bar al que se va regularmente y la librería 
de confianza también son puntos de orientación, 
cualitativamente diversos, con sus rupturas y 
sus sentidos. Mi barrio se siente diferente que 
cualquier otro. El ser humano, esto nos lo ha 
dicho la fenomenología de la arquitectura, no 
vive en ese espacio homogéneo. Estas rupturas 
cualitativas del espacio se articulan al complejizar 
una transición, ritualizarla, para pasar de un 



122

CONTEXTO VOL. XX. N° 31. ENERO - JUNIO 2026

lugar a otro; así se ordena y respeta la ruptura 
de nivel. Una casa también demanda un rito de 
acceso, una prueba, una protección; una vivienda 
especialmente significativa para alguien no puede 
quedar demasiado expuesta al espacio público.

El libro de Eliade se constituye de cuatro 
grandes capítulos: el primero dedicado al espacio, 
el segundo al tiempo, el tercero a los símbolos y 
el cuarto a las formas en como se viven dentro 
de la experiencia humana. Quizás la arquitectura 
contemporánea ya no debería ser entendida tan 
solo como un arte del espacio, sino también 
del tiempo y del símbolo. Eliade nos invita 
a habitar el mundo en esas tres dimensiones: 
espacio, tiempo y símbolo. ¿Cómo se articula 
la construcción de un mundo habitable si no es 
desde ellas? Ya el habitar Heideggeriano, que 
tanto ha permeado en círculos arquitectónicos, 
se apoya en el vacío, la holgura, que ofrecen 
el tiempo, el espacio y el símbolo para que la 
persona se apropie ontológicamente de su habitar. 
Eliade desmenuza las formas como se conciben 
esas rupturas, esas orientaciones, esos ciclos 
temporales, la forma como estas se vinculan con 
la naturaleza, y la necesidad de interpretarlas y 
expresarlas en formas espaciales y temporales, y 
también simbólicas. Años después, Eugenio Trías 
también ofrecería una teoría de la arquitectura a 
través del espacio y lo que tiene de simbólico en 
su Lógica del límite; Trías, a diferencia de Eliade, 
desarticula la experiencia simbólica del espacio y 
el tiempo: una es arquitectónica y otra musical. El 
estudio de las formas sagradas del habitar que nos 
ofrece Eliade acercaba estas dimensiones a una 
experiencia humana unitaria. Y podemos rastrear 
en ellas, además, algunas estrategias proyectuales 
sobre orientaciones para la vida común.

Habiendo tantas publicaciones teóricas sobre 
la arquitectura contemporánea, y sobre cualquier 
cosa, es legítimo preguntar: ¿por qué leer a 
Eliade? Quizás, precisamente, por ello; en un 
momento donde la avalancha de publicaciones 
abruma, y nos dificulta cada vez más la selección 
de lecturas para formar nuestro pensamiento, 
quizás lo mejor sea regresar a los clásicos para 
encontrar un fundamento sólido. Regresar a ellos, 
pero con ojos renovados. Esto es un ejercicio 
hermenéutico, con los riesgos que conlleva, pero 
es un ejercicio que vale la pena realizar.


