CONTEXTO

VOL. XX. N° 31. ENERO - JUNIO 2026

Lo sagrado y lo profano'
Mircea Eliade

SSNiRcEx FLioe ]
LO SAGRADO
Y LO PROFANO

3

Mircea Eliade publico uno de sus libros mas
conocidos, Lo sagrado y lo profano, en 1957; no
es su trabajo mas riguroso en términos cientificos,
pues fue parte de “un esfuerzo de simplificacion
para interesar a lectores poco familiarizados
con los problemas de la fenomenologia y de
la historia de las religiones. Sin embargo, la
publicacion si aport6 al ordenar algunas ideas de
su extenso Tratado de historia de las religiones,
particularmente caracterizando tanto la relacion
simbolica entre ser humano y naturaleza como
el espacio y tiempo sagrados. Estas aportaciones,
sumadas al lenguaje accesible (y hasta poético)
le concedieron el estatus de cldsico dentro de
la historia y la fenomenologia de las religiones.
Se ha escrito mucho sobre el libro, muy
probablemente gracias a su dimension narrativa,
que permite que siga dando de si. Aun asi, poco
valdria a setenta afios de distancia una resefia
del libro desde la historia y la fenomenologia
de la religion; sin embargo, si se lee desde otros
ambitos, de forma interdisciplinar, podria resultar
verdaderamente sugerente. Es el caso de la teoria
de la arquitectura, y desde esa perspectiva se
plantea esta resena.

Diego Ordufio Guerra?

La crisis de sentido que atraviesa la arquitectura
desde mitades del siglo XX ha devenido en
busquedas tedricas y proyectuales que han fracasado
después de periodos relativamente cortos de tiempo:
proyecto moderno, posmoderno, estructuralismo,
deconstructivismo, etc. Si hay un acuerdo
generalizado, paraddjicamente seria el de que no
hay forma de establecer orientaciones comunes para
las construcciones de los espacios habitados. La
religion habia ofrecido histéricamente ese marco de
referencia, un piso comuin para la sociedad que, tras
una larga secularizacion, pareciera haber quedado
hecha en puros fragmentos. El problema es que,
aun en este contexto de fragmentacion, se siguen
habitando espacios comunes, compartidos, que han
devenido y siguen deviniendo en conflictos.

Eliade escribe su libro desde un contexto en el
que ya se intuian los estragos de la secularizacion
para el hombre moderno (lo menciona con claridad
en el prologo de la segunda edicion), y oftrece,
en el primer capitulo, una caracterizacion de lo
que es “espacio sagrado” y “espacio profano”.
Desde la primera pagina describe con claridad
las caracteristicas del primero: la sacralidad del
espacio consiste en que no es homogéneo. Hay

! Eliade, Mircea (1998). Lo sagrado y lo profano. Barcelona, Paidés | 16 x 1.5 x 22 cm | ISBN 8449305136
2 Nacionalidad: mexicano; adscripcion institucional: ITESO; maestro en filosofia; email: diego.orduno@iteso.mx; ORCID: 0009-0004-

5350-5368



CONTEXTO

VOL. XX. N°31. ENERO - JUNIO 2026

porciones de espacio cualitativamente diferentes
unas de otras; esto gracias a que se presenta un
punto central o eje de referencia, que establece
roturas o escisiones en la experiencia del espacio.
Ese punto de referencia permite orientar una
instalacion en el mundo. El espacio profano se
define por oposicion al sagrado: homogéneo,
sin estructura ni consistencia, amorfo. Desde la
arquitectura, esta caracterizacion del espacio
invita a cuestionar si dicho espacio profano es
realmente posible en un sentido radical. Vale
detenerse a reflexionar en lo que sostenia, y quizas
pueda seguir sosteniendo (aunque de diferente
forma) un espacio compartido: roturas, puntos
significativos y orientaciones espaciales. Asi, a la
teoria de la arquitectura actual se le preguntaria
cuales son los puntos de referencia en el territorio
o en la ciudad contemporanea. (En qué términos
se entienden? No tendrian que ser religiosos, pero
si publicos, reconociendo otredades. Una lectura
hermenéutica de Eliade invitaria a pensar en una
ciudad no como reticula homogénea, radicalmente
cartesiana, sino como “espacios cualitativamente
distintos unos de otros”, con ‘“roturas” 'y
significativos “puntos de orientacion”. Es decir:
espacios, lugares, con densidades ontologicas
distintas entre si. Otra dimension muy sugerente
del texto de Eliade seria la traspolacion de
caracteristicas de lo sagrado de una escala a otra;
en esos térmicos, un parque, el edificio de vivienda
colectiva o la casa unifamiliar deberian concebirse
con las mismas caracteristicas.

En el fondo del libro hay una concepcion
antropoldgica del ser humano, bien nitida, que
afirma que no se puede vivir en la homogeneidad
del espacio profano, sin orientaciones, rupturas,
distinciones, referencias. Ya Eliade mismo
sugeria que estas estructuras han quedado como
reminiscencia dentro de las sociedades seculares.’
Podemos encontrar aqui la fundamentacion
originaria de propuestas que luego vendrian
con Jane Jacobs o Rem Koolhas, Kevin Lynch,
los Venturi, entre tantos otros. Es sorprendente
la actualidad de las caracteristicas que Eliade
atribuye a lo sagrado (no-homogeneidad, roturas,
porciones cualitativamente diversas) en un
contexto donde ya se ve claramente el fracaso

del movimiento moderno. Para éste ultimo, el
espacio era fundamentalmente homogéneo, una
extension cartesiana, mensurable y radicalmente
objetiva. Si Eliade defiende que incluso la
existencia mas desacralizada posible sigue
conservando las estructuras del espacio sagrado,
nos esta invitando a repensarlas dentro de los
contextos aparentemente profanos; podriamos
ponerlas a prueba como estructuras que sostengan
una vida comun; actualmente, quizas, esto ya se
podria entender no simplemente entre personas
sino en relacion con otras formas de vida. Se
puede pensar en términos muy concretos: entre
mas homogéneas fueron las grandes propuestas
urbanas, o habitacionales, del movimiento moderno
(deliberadamente secular), menos capaces de acoger
la vida de los seres humanos de carne y hueso.
Muchos complejos multifamiliares han tenido que
ser abandonados o demolidos, y ciudades como
Brasilia se estudian como fracaso.

El espacio sagrado distingue cualitativamente,
ofrece diferentes grados de intimidad, de
velocidad en el paso del tiempo; en un contexto
secular también podriamos afirmar que no
es lo mismo mi casa que la banqueta, ni la
sala de mi departamento que la recdmara; es
evidente que son cualitativamente distintas.
En cada transicion entre esas porciones de
espacio hay rupturas de nivel, que tienen que
ser arquitecturadas. Eliade nos describe como
se han construido esas transiciones, cuales son
sus caracteristicas espaciales, temporales y
simbolicas. Esas descripciones se convierten
en herramientas para producir arquitectura con
sentido, con orientaciones, con significacion.
Las caracteristicas del espacio y tiempo sagrados
quizas podrian ordenar tanto la casa propia como
la ciudad: los lugares de trabajo cotidianos, el
café o bar al que se va regularmente y la libreria
de confianza también son puntos de orientacion,
cualitativamente diversos, con sus rupturas y
sus sentidos. Mi barrio se siente diferente que
cualquier otro. El ser humano, esto nos lo ha
dicho la fenomenologia de la arquitectura, no
vive en ese espacio homogéneo. Estas rupturas
cualitativas del espacio se articulan al complejizar
una transicion, ritualizarla, para pasar de un

3 Habria que preguntar aqui si el que se reproduzcan las mismas estructuras, aunque con distinto lenguaje, no significa que la sociedad
secular siga siendo religiosa y tan solo utilice “otras palabras” (otros espacios, ritos, simbolos) para expresar su experiencia del mundo.
Una exploracion sugerente que ya lleva camino dentro de la antropologia cultural. No es este, sin embargo, el espacio para abordarlo.



VOL. XX. N° 31. ENERO - JUNIO 2026

CONTEXTO

lugar a otro; asi se ordena y respeta la ruptura
de nivel. Una casa también demanda un rito de
acceso, una prueba, una proteccion; una vivienda
especialmente significativa para alguien no puede
quedar demasiado expuesta al espacio publico.

El libro de Eliade se constituye de cuatro
grandes capitulos: el primero dedicado al espacio,
el segundo al tiempo, el tercero a los simbolos y
el cuarto a las formas en como se viven dentro
de la experiencia humana. Quizas la arquitectura
contemporanea ya no deberia ser entendida tan
solo como un arte del espacio, sino también
del tiempo y del simbolo. Eliade nos invita
a habitar el mundo en esas tres dimensiones:
espacio, tiempo y simbolo. ;Como se articula
la construccion de un mundo habitable si no es
desde ellas? Ya el habitar Heideggeriano, que
tanto ha permeado en circulos arquitectonicos,
se apoya en el vacio, la holgura, que ofrecen
el tiempo, el espacio y el simbolo para que la
persona se apropie ontologicamente de su habitar.
Eliade desmenuza las formas como se conciben
esas rupturas, esas orientaciones, esos ciclos
temporales, la forma como estas se vinculan con
la naturaleza, y la necesidad de interpretarlas y
expresarlas en formas espaciales y temporales, y
también simbolicas. Afios después, Eugenio Trias
también ofreceria una teoria de la arquitectura a
través del espacio y lo que tiene de simbdlico en
su Logica del limite; Trias, a diferencia de Eliade,
desarticula la experiencia simbolica del espacio y
el tiempo: una es arquitectonica y otra musical. El
estudio de las formas sagradas del habitar que nos
ofrece Eliade acercaba estas dimensiones a una
experiencia humana unitaria. Y podemos rastrear
en ellas, ademas, algunas estrategias proyectuales
sobre orientaciones para la vida comun.

Habiendo tantas publicaciones tedricas sobre
la arquitectura contemporanea, y sobre cualquier
cosa, es legitimo preguntar: ;por qué leer a
Eliade? Quizas, precisamente, por ello; en un
momento donde la avalancha de publicaciones
abruma, y nos dificulta cada vez mas la seleccion
de lecturas para formar nuestro pensamiento,
quizas lo mejor sea regresar a los clasicos para
encontrar un fundamento s6lido. Regresar a ellos,
pero con ojos renovados. Esto es un ejercicio
hermenéutico, con los riesgos que conlleva, pero
es un ejercicio que vale la pena realizar.

\S)



